Když se zeptáte tibetských lamů na protiléky, budou k vám přistupovat sice se soucitem, ale zároveň prohlásí, že každý smutek vzniká jenom na základě připoutanosti.

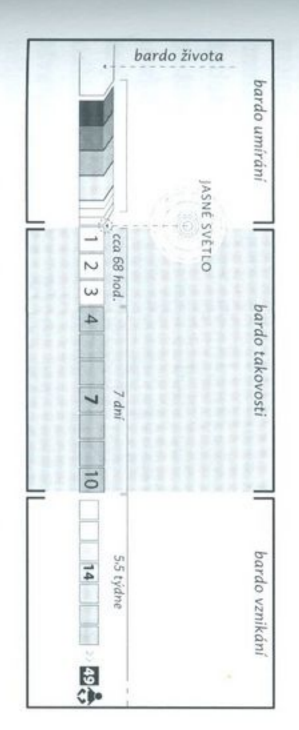
Velkého dosažitele Marpy (1012–1097), který přinesl do Tibetu linii Kagjü, se po smrti jeho syna Darmy Dodeho jeden žák zeptal: "Jak se cítíš?" Marpa odpověděl: "Mizerně."

Muž byl na rozpacích. Zeptal se: "Mizerně?" Ale Marpa se zasmál. Řekl: "Ano, ale s jedním rozdílem, a tím rozdílem je, že ta mizérie je dobrovolná. Někdy, abych zjistil, jak chutná svět, vyjdu ven, ale zůstávám pánem situace. V každém okamžiku se mohu zase vrátit dovnitř. Je smysluplné pohybovat se v rámci protikladů. Zůstanete tak živí." Marpa pak ještě dodal: "Někdy vejdu do zármutku, ale zármutek není nic, co by se mi dělo. Vidím ho a jsem jím nedotčen."

## 6. ROZHODUJÍCÍ OKAMŽIK



Když se dvacet až třicet minut po zástavě srdce setkají bílé a červené světlo, vrátilo se do prostoru 33 pocitů hněvu a 40 pocitů připoutanosti. Nyní se rozpouští sedm pocitů vznikajících z hlouposti. Potom způsobem, který vykračuje za všechny dojmy a prožitky, definitivně zmizí všechny představy a vjemy. Vše ztmavne a ztichne. To je poslední okamžik barda umírání.



Obr. 17: Bardo smrti v časovém přehledu

## Jasné světlo stavu pravdy

Mohutná zářivost mysli nyní vyšlehne jako blesk. Je to rozhodující okamžik, na který se můžeme soustředit a těšit již za života, pokud pracujeme s myslí. Poté, co se rozpustily všechny smyslové dojmy, očekávání a smíšené pocity, zůstává nyní jenom jedno: samotný prožívající, kterého jsme vždy hledali. Nikdy není tak bezprostředně "sám

jený stav mysli, ve kterém neexistuje vznik, existence o sobě" jako ted. "Je to nestvořený, přirozený, nestrostav, který dostaneme během umírání jednoduše darem. se prožitky. Teprve po mnohaleté praxi je možné prožít zpravidla však zůstáváme chycení a ovlivnění měnícími snažíme přiblížit v každém meditačním pohroužení, ani zánik."35 Jako meditující se své nadčasové podstatě bezbřehou zářivost mimo všechny představy o vědomém hladinů. Odpadnou všechny svazující, brzdící a omezující hravá a neomezená, podobně jako když vyskočí ryba nad a prostoru, se stane buddhou. Mysl je nyní svobodná Ten, kdo jej dokáže zvládnout, udržet a rozšířit do času vajícím a prožívaným prožije svou nadčasovou podstatu. následky dřívějších činů a mysl bez oddělenosti mezi proží-Vědomí zemřelého nyní na úrovni srdce prožívá svou

jako dítě, které v temné chodbě rozrazí dveře do světlem svěží, jsou jedním a pravdou samou o sobě a vše je nahým naplněného sálu. Prožívání, prožívající a prožívané jsou vznikající vhledy spojují "teď a tady" prožívajícího, svět vědomím – bez jakéhokoliv zpochybňování. V okamžiku

naprosto nezastavitelná síla a je prožívaná jako bezbřehá v okamžiku smrti nazývá také "jasné světlo syna". Je to jasného světla nebo "prostoru pravdy". Tento prožitek se tántarábhava, což se překládá jako "prožitek dharmaty". Na Západě říkáme "mezistav takovosti", zářivě vědomého Tibeťané hovoří o čhöňi bardo, v sanskrtu dharma-

se již vlastnostmi a tělem, které by bylo postižitelné smysly. a chránícím – úplně všude. Pouze od této úrovně buddhy bo automaticky neobjevujeme se znovu rozpoznatelnými tohoto okamžiku jsme vším dobrým, smysluplným

však možné se z této nejvyšší úrovně rozvoje podle přání především tam, kde s vámi mají bytosti svazek. vat prostřednictvím několika těl zároveň a objevovat se znovuzrodit na jakémkoliv místě jako bódhisattva, praco-Na základě dřívějších vlastních slibů a přání žáků je

zcela nebo střední užitek bytostem, ani v jednom z těchto dvou sen. Od tohoto okamžiku otevíráte svým příkladem srdce nirmánakája, tib. tulku), protože prožíváte, že nejste tělem, vztah k vlastnímu tělu trefně nazývali "iluzorní tělo" (skt. nosti, až do doby, kdy mysl díky meditační praxi opět lidského těla ještě dlouhá léta spojené s množstvím zmate-Kvůli narození, dětství a mládí bude pouto se smysly případů se nejedná o úplný návrat do podmíněného světa. že je máte, a jste si velmi vědomí toho, že jevy jsou jako prožije svou obvyklou jasnost. Tibeťané tento zvláštní používaného iluzorního těla se však každý v okamžiku žákům, kteří se rádi učí. Po opuštění lépe či občas hůře Ať už se tedy s dosažením osvícení rozhodneme vejít si zase vyhledat tělo pro práci přinášející bezproa bez omezení jako požehnání do vědomého prostoru,

a nevědomém, neomezené návyky a nerozptylované tělem. zářivost. Vše, co je možné zažít nebo si představit, je již Spočíváme ve všeobsahujícím prožitku "aha", podobně

vším prostupujícího vědomí prostoru, je vše rozpoznáno přítomné v prostoru nahého vědomí. Když naše vlastní a zrealizováno a je dosaženo stavu Velké pečeti. "Syn" jsou "jasné světlo syna" splyne s "jasným světlem matky" se nyní setkáváme. Již víme, jak chutná, a proto s ním přítomné jasné světlo, stav nadčasové takovosti, se kterým dovršení v meditaci. "Matka" ztělesňuje bezbřehé a vždy automaticky splyneme. prožitky jasného světla, které měl zemřelý během fází

Lobpön Ccheču rinpočhe: Mezistavy, 3. část (česky vyšlo ve speciálním vydání časopisu Buddhismus dnes – Smrt a umírání).

rozpoznání jasného světla vrací zpět do nadosobních čistých oblastí buddhů. S takovým úhlem pohledu není žádný důvod ke starostem, že bychom během práce pro dobro všech v podmíněném světě ztratili svou realizaci. Pokud se taková vyzáření chovají ve světě podivně, budou toho moci, bohužel, v pozdějších znovuzrozeních udělat pro bytosti méně.

Vědomé spočívání v jasném světle přináší tedy neochvějné, bezbřehé dosažení. Tento stav neoddělitelnosti od všech jevů odpovídá stavu pravdy (skt. dharmakája) myslí. Cesta k němu se pak odpovídajícím způsobem nazývá "phowa do stavu pravdy" (obr. Vědomé umírání).

Mistři meditace využívají okamžik smrti, aby upozornili na možnosti mysli. Jejich umění ji ovládnout má vzbudit důvěru. Znám tři možnosti, jak se jako meditující v bardu takovosti spojit s jasným světlem stavu pravdy:

- Jednoduše vydechnete vědomí a setká se nadčasový prostor vně a uvnitř, jako to při své smrti ukázali Kalu rinpočhe a Dilgo Khjence rinpočhe (viz Vědomé umírání).
  Stejně jako se poté, co Manibhadra rozbila džbán, stal jeho vnitřek součástí okolí, nabízí smrt příležitost prožít díky splynutí základní pravdu všech životů: podstata mysli je stejně jako prostor nedotčena změnou a smrtí.<sup>36</sup>
- Dalším způsobem je delší spočinutí mysli ve stavu takovosti v srdci vlastního zemřelého těla. Tibetsky se nazývá thugdam. Tělo pak zůstane do doby, než se od něj mysl oddělí, teplé a ohebné a pomalu se zmenšuje.<sup>37</sup> Říká se, že to, jak dlouho se v tomto stavu spočívá, závisí

na přáních učiněných za života. Během této doby prochází mysl všemi nutnými fázemi rozvoje až k osvícení.

Třetí možnost spočívá v přeměně vibrací pevného těla na energii pomocí velmi těžké a v úplném osamocení prováděné meditace. Tibetsky se nazývá džalů, což znamená "duhové tělo". Ze zemřelého pak zbudou jenom vlasy, nehty a zuby, které se poté, což není překvapením, ctí jako relikvie. Já osobně jsem z let strávených v Himálaji znal jenom jednoho člověka, který toho dosáhl: Karmapův stříbrník z Rumteku. Tibetu vymírá, protože její výsledky lze jenom velmi špatně uvést do souladu s dialektickým materialismem čínských komunistů. Dříve dokonce zabíjeli celé rodiny jogínů, kteří tuto praxi zrealizovali.

myslel, kých dojmů na konci každého života prožitek osvícení – na ostrosti jeho mysli a směřování nahromaděných karmicjak jasné světlo objevující se 20 až 30 minut po posledním pocity, očekáváními nebo smyslovými dojmy, být zkrátka v nahém vědomí prožívajícího a nebýt rušen smíšenými dovršení v každodenní meditaci. Pokud se daří spočívat na tento okamžik je důvěra v učení a praktikování fáze podobá se blesku a vyplatí se ho udržet. Nejlepší přípravou vydechnutí "roztáhnout" donekonečna. Sílu dodá odda-"samotným vnímáním", je to prvotřídní příprava na to, nost a důvěra v osvícení. Ten, kdo si může věřit, protože si k nadosobní úrovni, má v mezistavu možnost rozpoznat Jasné říkal a také dělal to samé, a kdo díky lásce dozrál světlo stavu pravdy nabízí umírajícímu v závislosti

<sup>36</sup> Srovnej Příprava na smrt.

<sup>37</sup> Nydahl, O.: Jízda na tygrovi, Brno: Bílý deštník 2004, a Vědomé umírání.

<sup>38</sup> Srovnej Vědomé umírání.

skutečnou podstatu mysli a trvale spočinout v takzvaném stavu pravdy mysli.

jsme nemeditovali z celého srdce a fáze dovršení nás moc stejně jako tendence utíkat před nepříjemnými skutečvystraší. Styl "kam vítr, tam plášť" a další druhy zbaběnebavila, hloubka takto získaného vhledu k dosažení osvínostmi nebo nechávat problémy následujícím generacím. losti jsou základními překážkami pro jakékoliv dosažení cení pro dobro druhých. Kdo žil méně vědomě, prožije praxe a přání z mnoha životů, abychom dosáhli osvíodpovědné upřímnosti, odvážných předsevzetí, pravidelné prožít a vědomě v něm "teď a tady" spočinout je výsledkem smrti ukáže dokonce i nejmenší mušce, ale schopnost je cení v mezistavu nepostačí. Jasné světlo se v okamžiku dech zanechávají v mysli problematické návyky. děje, a trvání na očividně překonaných a škodlivých pohle-Neochota tzv. "dobrolidí" a pseudohumanistů vidět, co se v temnotě pouze záblesk vnitřní moudrosti, který jej Pokud jsme však během života meditovali málo nebo

Krátce řečeno: prožitek nadčasového jasného světla je pro nemeditující většinou tak nezvyklý a silný, že jej nesnesou. Couvneme-li v okamžiku smrti před automatickou osvícenou otevřeností prostoru a jeho zářivostí, následuje hluboká mdloba podobná obrovské vlně, která se přes nás přežene.

## Formy ze světla a energie stavu radosti

Jestliže jsme nedokázali udržet jasné světlo, trvá toto bezvědomí zhruba tři dny – v mnoha textech se uvádí 72 nebo více hodin. Podle mé zkušenosti to u vzdělaných lidí bývá okolo 68 hodin. Mysl přichází po hluboké

> nevědomosti zase k sobě, buď jedním rázem, nebo jako když se probouzíme z hlubokého spánku.

Stále se ještě nacházíme v mezistavu absolutní podstaty, dále bez představy "já" a dostaneme druhou příležitost, jak svou mysl rozpoznat na nadosobní a vysvobozující úrovni prostřednictvím splynutí se známými formami buddhů a tím ji vysvobodit.

Nejsme již ovlivnění představou "já", tělem nebo jeho smyslovými dojmy, a proto se vše objeví na nejvyšší úrovni čisté formy. Všechny bytosti jsou buddhy, stejně jako jsme si to vždy představovali po fázi dovršení v meditaci, všechny zvuky jsou mantry a všechny myšlenky spontánní bezprostřední moudrostí. Tento stav trvá většinou týden, tedy od třetího do desátého dne, a je projevem hravého stavu radosti (skt. sambhógakája, tib. longku) mysli,

|            | Stav pravdy            | Stav radosti        | Stav vyzáření      | Stav jednoty<br>(podstaty) |
|------------|------------------------|---------------------|--------------------|----------------------------|
| Sanskrt    | dharmakája             | sambhó-<br>gakája   | nirmánakája        | svabhávika-<br>kája        |
| Tibetsky   | čhöku                  | longku              | tulku              | ngowoňiku                  |
| Dosažení   | neohroženost           | radost              | láska              | rovnost                    |
| Pohled     | nadčasový<br>prostor   | hravá<br>pestrost   | neomezenost        | jednota<br>všech jevů      |
| Prožitek   | bezprostřední<br>vhled | spontánní<br>radost | smysluplné<br>činy | spočívání<br>bez úsilí     |
| Přirovnání | vodní pára             | oblaka              | déšť               | voda                       |

Obr. 18: Čtyři stavy buddhy

který je prožíván mezi v okamžiku smrti promeškaným stavem pravdy (skt. dharmakája, tib. čhöku) a později se objevujícím mocným stavem vyzáření (skt. nirmánakája, tib. tulku). Tři nadosobní stavy jsou současně formami vyjádření absolutního stavu jednoty (skt. svabhávikakája, tib. ngowoňiku), podobně jako vlhkost, mraky, déšť a sníh jsou všechny z vody.

Ve druhé části barda takovosti spočívá mysl ve svém bohatství čistých jevů. Formy buddhů vedoucí k osvícení a jejich energetická pole však prožijeme pouze tehdy, pokud jsme s nimi rozvinuli vztah v minulých životech díky požehnání, odkazu, vedené meditaci nebo iniciacím a pokud jsme dobře praktikovali fázi budování meditace (ve které se soustředíme na jejich formy ze světla a energie). Je to jako obloha plná zářícího světla. Někdo vidí hry světel nebo světelné body, jiní prožívají jednoho buddhu nebo také sto buddhovských forem.

Popisovaná učení předal Buddha svým blízkým žákům. V Indii se potom po staletí často předávala ústně a přesnost odkazu byla neustále potvrzována díky meditačnímu pohroužení a paměti dotyčného držitele odkazu. V Tibetu to byli osvícení dosažitelé jako Guru Rinpočhe, Marpa a Karmapové.

Z Indie pochází dva odkazy. Staré tantry<sup>39</sup> (to znamená Buddhova tajná učení zahrnující tělo, řeč a mysl) se do Tibetu dostaly v podobě oplývající mnoha detaily prostřednictvím Guru Rinpočheho zhruba okolo roku 750. Obsahují texty o bardu později přeložené a vysvětlené v mnoha jazycích a velmi přesně popisují průběh jednotlivých dojmů a prožitků v tomto mezistavu a možnosti těch, kteří obdr-

želi zvláštní buddhistickou iniciaci jménem šitro. 40 Díky této iniciaci se podvědomý obsah mysli objeví v mezistavu absolutní podstaty jako 100 různých buddhů: čtyřicet dva mírných forem kondenzuje z energetického centra na úrovni srdce a padesát osm kritických a ochranných z centra v hlavě.

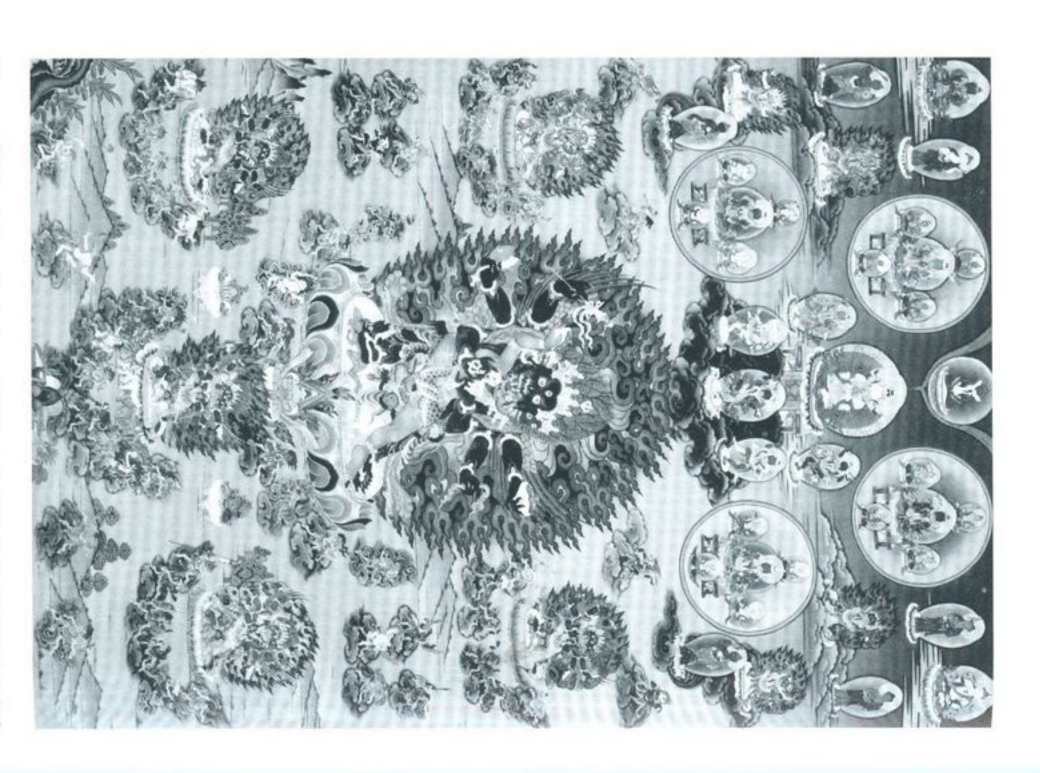
V nových tantrách, které přišly do Tibetu v roce 1050 s Marpou a druhou buddhistickou vlnou, se oproti tomu mírné ani ochranné formy vůbec nepopisují, protože prožitky jejich forem ve skutečnosti dokáží udržet pouze vysoce realizovaní praktikující. Existují překrásně namalované thangky, které najdete v knihách mnoha mých učitelů a kolegů, a proto se jimi nebudeme zabývat podrobně.

Důležitější je, jestli jsme za života meditovali na nějakou formu buddhy, používali její mantru a užívali si fázi budování. V mezistavu takovosti se tato forma objeví jako spontánní projev mysli. Již není potřeba si ji představovat. Je bezprostředně zářícím prožitkem (jasné světlo stavu radosti). Jakmile ji rozpoznáme, splyneme s ní a dosáhneme vysvobození. Tento proces se také nazývá phowa do stavu radosti. Pak již není potřeba procházet mezistavem vznikání a prožijeme plody své meditace.

Naše buddhovská podstata se během toho objevuje jako nezatemněná, bez ulpívání na představě "já" v celém svém bohatství a naplňujícím způsobem spojuje všechny úrovně prostoru a jevů. Potvrzuje jednotu prožívajícího, prožitku a prožívaného, ukazuje se jako neustále nová a umožňuje

<sup>39</sup> Byly zničeny již v roce 800 n. l. šamany.

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup> Podrobná vysvětlení naleznete u mého učitele Tengy rinpočheho, od kterého jsem kromě dalších iniciací několikrát obdržel také iniciaci šitro: Tenga Rinpoche: Übergang und Befreiung, 1996 (německy) a Transition and Liberation, 1998 (anglicky), Berlín, Khampa Buchverlag.



Obr. 19: Čtyřicet dva mírných a padesát osm ochranných forem buddhů v bardu takovosti (tib. šitro)

prožít požehnání pohledu na svět, který zahrnuje vše vnější i vnitřní.

Lidé, kteří necvičili svou mysl a rozvinuli málo bdělosti směrem "dovnitř", si nevšimnou ani této druhé části barda takovosti nebo ji zaregistrují pouze jako bleskově se objevující okamžiky oslnivých barev, oslepující světla, ostré zvuky a strašidelné jevy. Vše je tak zářivé a hlasité, že nedokážou tuto intenzitu vydržet, nechají se odvrátit strachem nebo po chvilce opět upadnou do bezvědomí.